
 

Seite 1 von 3 

 

 

 

 

Online-Rezensionen des Jahrbuchs zur Liberalismus-Forschung 2023/1 

 

Michael G. Festl (Hrsg.): Wilhelm von Humboldts politische Philosophie. Beiträge zu „Ideen 

zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen“ (1792). 

Darmstadt: wbg Academic, 2022, 296 S., ISBN 978-3-534-40613-5 

 

1792 stellte der junge Wilhelm von Humboldt (1767–1835) in Reaktion 

auf die Französische Revolution von 1789 die Schrift „Ideen zu einem 

Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen“ fer-

tig, die allerdings erst 1851, also posthum, veröffentlicht wurde. Hum-

boldt hatte 1791 Caroline von Dacheröden geheiratet und lebte mit ihr 

– nach einem kurzen ersten Intermezzo 1790/1791 im preußischen 

Staatsdienst im Richteramt – auf den Dacherödenschen Gütern in Thü-

ringen, wo sie sich gemeinsam Studien der altgriechischen Sprache, 

Kultur, Kunst und Philosophie widmeten.  

Schon als Student hatte er sich für die Aufklärung und vor allem die 

Schriften von Immanuel Kant begeistert. 1789 führte ihn eine Reise in 

das revolutionäre Frankreich, um – nur zwei Wochen nach Erstürmung 

der Bastille – in Paris dabei zu sein, wenn Freiheit, Gleichheit und Brü-

derlichkeit verwirklicht würden. Allerdings ließ er sich nicht von der Revolutionsbegeisterung mitrei-

ßen, sondern trat eher als nüchterner Beobachter auf, der erkennen musste, dass es in Frankreich nicht 

zu der erhofften Realisierung der Ideale der Aufklärung kommen würde. Er vermutete, dass das Schei-

tern der Französischen Revolution in der Revolution als solcher begründet lag, weil Revolutionen nicht 

der richtige Weg seien, um sozialen Fortschritt zu erreichen. Neue Staatsformen fielen nicht vom Him-

mel, sondern würden durch Reformen über die Zeit erreicht. In Anbetracht der Unzulänglichkeiten der 

Französischen Revolution wurde Wilhelm von Humboldt derjenige, als der er in die Geschichte einge-

gangen ist: der große Bildungsreformer. Ziel der Aufklärung war für ihn nicht (mehr) der politische 

Umsturz, sondern vielmehr die Verwirklichung von Grundrechten wie die Rede-, Meinungs- und Reli-

gionsfreiheit (S. 8 f.). „Bevor daran zu denken ist, die Aufklärung politisch zu verwirklichen, müssen die 

Menschen zu Bürgerinnen und Bürgern erzogen und damit auf die Freiheit vorbereitet werden. Bildung 

ist der Hebel, mit dem sich die politische Welt Zentimeter für Zentimeter aus ihren feudalen Angeln 

heben […] lässt“ (S. 9). 

Die Schrift „Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen“, die zum 

Selbststudium für die geneigte Leserin und den geneigten Leser im vorliegenden Band abgedruckt ist, 

macht diese Entwicklung im Denken von Humboldt deutlich. In ihr geht er suchend, zum Teil wider-

sprüchlich der Frage nach, „zu welchem Zweck die ganze Staatseinrichtung hinarbeiten und welche 

Schranken sie ihrer Wirksamkeit setzen soll“ (S. 119). Die Abhandlung ist gleichzeitig durchströmt vom 

Ideal freier und selbstbestimmter Bürgerinnen und Bürger, für die beispielsweise die Ehe und Religi-

onszughörigkeit Privatangelegenheit sein sollen, in die sich der Staat nicht einzumischen habe, und 

  

 

      



Seite 2 von 3 

 

doch erklärt er in ihr die Monarchie zur besten Regierungsform. Insbesondere aber wird in dieser Ju-

gendschrift bereits das Bildungsideal Humboldts klar umrissen, bei dem der „wahre Zwek des Men-

schen“ als der Versuch definiert wird, „die höchste und proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu 

einem Ganzen“ zustande zu bringen (S. 125). 

Diesem heute noch äußerst lesenswerten und nach 230 Jahren überraschend lesbaren Schlüsseltext 

stellt Michael G. Festl, Dozent für Philosophie an der Universität St. Gallen, eine Sammlung von Auf-

sätzen voran, die anhand der Humboldtschen Überlegungen zu ergründen versuchen, was man mit 

den historischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts und dem Verständnis von Aufklärung als andau-

erndem, nicht abgeschlossenem Prozess noch von Humboldt lernen kann.  

Den Anfang macht Michael N. Forster, der sich den Brüdern Humboldt und der Frage zuwendet, wie 

sich die Ideale der Aufklärung und die Erfahrung der gescheiterten Französischen Revolution in Ale-

xanders und Wilhelms Lebensweg widerspiegeln. Die Entwicklung von Wilhelm von Humboldt zum 

Bildungsreformer und Wegbereiter eines liberalen, demokratischen, republikanischen und weltoffe-

nen Deutschland wird prägnant nachgezeichnet. 

Friederike Kuster greift in ihrem Beitrag Humboldts Gedanken zur Ehe heraus und zeichnet ihn als Ver-

treter eines modernen Ehemodells, das er mit Caroline von Dacheröden als eine, heute würde man 

sagen „offene Ehe“ lebte. Dieses Konzept beruht auf der Ehe als einer Verbindung aus Liebe, geht 

allerdings im Unterschied zu den meisten anderen romantischen Modellen der Ehe von einer echten 

Gleichheit der Geschlechter aus. Ob man Wilhelm von Humboldt damit gleich zum Feministen moder-

ner Prägung erklären kann, mag dahingestellt bleiben, ein spannendes Schlaglicht auf Humboldt, der 

seine politisch-philosophischen Überzeugungen auch im Privaten lebte, wirft es allemal. 

Einen ungewöhnlichen Blick auf Humboldts Bildungsideal wirft Roland Reichenbach. Er will ihn davon 

befreien, immer dann herhalten zu müssen, wenn im deutschsprachigen Raum von Bildung die Rede 

ist. Humboldts Überlegungen reichten nicht aus, um als Leitfaden für die Gestaltung des Alltags in Bil-

dungsinstitutionen zu dienen, ihr Wert liege vielmehr in ihrer sprachphilosophischen Grundierung – 

„dass die Ausbildung des Sinns für das Unsagbare, das nicht Wahrgenommene, vielleicht nicht Wahr-

zunehmende und das nicht von allein in Erscheinung tretende von Bedeutung für uns ist“ (S. 74). 

In einem erhellenden Beitrag nimmt sich Dieter Thomä Humboldts Theorie der Freiheit an, die zwar in 

seinen „Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staats zu bestimmen“ noch unsys-

tematisch, mit Widersprüchen behaftet zutage tritt, aber mit der er seinen Zeitgenossen weit voraus 

war. Seine Überlegungen können für den heutigen Freiheitsdiskurs fruchtbar gemacht werden, zum 

Beispiel mit Blick auf ökonomische Belange, und bilden eine Fundgrube origineller Gedankengänge für 

die der Freiheit zugewandten politischen Philosophie. Am Ende des Bandes weist schließlich der Her-

ausgeber Michael G. Festl die Lesart von Humboldt als Libertären zurück und zeichnet ihn vielmehr als 

Perfektionisten. Dieser Perfektionismus zeige sich in seinem Bildungsideal – die Entwicklung des Selbst 

zu einem harmonischen Ganzen (S. 107) – und könne eine Neuausrichtung des Liberalismus angesichts 

der aktuellen Bedrohungen des liberal-demokratischen Verfassungsstaats inspirieren.  

So schwierig es mitunter ist, einem so oft und so ausführlich rezipierten Text wie der Schrift Wilhelm 

von Humboldts eine neue Interpretationsebene hinzuzufügen, so intellektuell erfrischend und vielge-

staltig sind die Texte, die Festl zusammen- und der Humboldtschen Schrift vorangestellt hat. Auch 

wenn sie teilweise recht akademisch und trocken zu lesen sind, da sie auch Nischen in Humboldts 

Überlegungen sehr gründlich ausleuchten, so entsteht doch das Gesamtbild eines progressiven Den-

kers, der sich mit großer Intensität Fragen zugewandt hat, die seine Zeitgenossen (noch) nicht in den 

Blick genommen oder weit weniger klug und zukunftsweisend beantwortet haben. Die Lektüre zeigt, 



Seite 3 von 3 

 

in Kooperation mit 

dass es sich nicht nur für die politische Philosophie lohnt, Wilhelm von Humboldt als liberalen Refor-

mer immer wieder und immer wieder neu zu lesen. 

Dresden                                                                                                                                Jana Licht 

 

 

 

 

 


